
SERMONES DE
Semana Santa y  
Pascua de 2021

Una ofrenda de los  
Sermones que Iluminan

 

SERMONS  
THAT WORK



2 3

nosotros. Y luego la enfermedad y la muerte se propagaron 
por nuestras comunidades, deshaciendo casi todo por 
lo que nos habíamos esforzado arduamente en planificar, 
crear y hacer. Durante más de un año, nos hemos sentido 
completamente impotentes, anhelando algo, cualquier cosa, 
que nos sostenga un poco más.

No escribo esto simplemente para revivir tiempos muy, 
pero muy difíciles. Tampoco lo escribo con un final optimista 
en mente, convirtiendo la pandemia en una lección moral; 
no, hemos atravesado ciertamente una mala racha, afligidos 
por la enfermedad, la incertidumbre económica, el hambre 
desbocada, las empresas en quiebra, una calamitosa salud 
mental, años perdidos de educación y sobriedad y trabajo y 
tiempo con nuestros amigos y familiares, y mucho más.

Más bien, estoy revisando dónde hemos estado, porque 
tenemos que seguir adelante. Esta senda, aunque larga, ha 
estado jalonada por un ministerio heroico de nuestras 
congregaciones y diócesis. Si bien nos hemos sentido solos, 
no hemos sido abandonados, ni por Dios, ni por la Iglesia, esto 
lo sabemos. Pero hay muchos más que no lo saben. Este año, 
tenemos una urgencia particular en cuanto a compartir el 
amor de nuestro Señor con nuestras comunidades devastadas. 
Exigirá mucho empeño y fuerza, pero lo más importante, 
exigirá valor. Entonces, como Jesús, afirmaremos nuestros 
rostros para ir a Jerusalén, caminando juntos a través del 
dolor y hacia la Resurrección.

En nombre de Sermones que iluminan y de la Oficina de 
Comunicaciones de la Iglesia Episcopal, te deseo una bendita 
Semana Santa y una Pascua feliz.

Tu hermano en Cristo,

Christopher Sikkema

Iglesia Episcopal

Semana Santa de 2021

 
Estimado lector/a:

Gracias por descargar Sermones de Semana Santa y Pascua de 
2021, una colección de materiales preparados por algunos de 
los mejores predicadores de la Iglesia Episcopal.

Sermones que iluminan, un ministerio de la Oficina de 
Comunicaciones de la Iglesia Episcopal, ha brindado 
gratuitamente sermones, estudios bíblicos e insertos de 
boletines de alta calidad desde 1995. Cada semana, nos 
complacemos en procurar, revisar y publicar estas piezas; 
esperamos que las mismas y los textos correspondientes de 
las Escrituras, te resulten edificantes al escucharlos, leerlos, 
marcarlos, aprenderlos e interiorizarlos.

En enero de 2020, para cumplir con las demandas de un 
programa de producción, escribí una carta de bienvenida 
para la compilación de los sermones de Semana Santa 
del año pasado. Estas no son cartas divertidas de escribir; 
afortunadamente (supongo), el frío y la oscuridad del invierno 
en Minnesota ofrecen un escenario adecuado para escribir 
sobre la muerte, el duelo, la tristeza y la dureza del corazón 
humano.

Pero ninguna noche fría podría haberme preparado, ni a 
ninguno de nosotros, para lo que estaba por venir.

A medida que transcurrían febrero y principios de marzo 
del año pasado, había pocos indicios de que se avecinaban 
los catastróficos eventos de 2020. Y de repente, los oficios 
de culto se cancelaron y se transmitieron por Internet. Y se 
cancelaron los planes de viajes. Y las escuelas se cerraron. 
Y el trabajo se hizo totalmente a distancia para muchos de 



4 5

Domingo de Pasión: Domingo de Ramos

COLECTA: 
Dios omnipotente y eterno, en tu tierno amor hacia 
el género humano, enviaste a tu Hijo nuestro Salvador 
Jesucristo para asumir nuestra naturaleza, y padecer muerte 
en la cruz, mostrándonos ejemplo de su gran humildad: 
Concédenos, en tu misericordia, que caminemos por el 
sendero de su padecimiento y participemos también en su 
resurrección; por Jesucristo nuestro Señor, que vive y reina 
contigo y el Espíritu Santo, un solo Dios, por los siglos de  
los siglos. Amén.

DOMINGO DE PASIÓN: DOMINGO DE RAMOS
El Rvdo. Dr. Juan Oliver

Era la Pascua y había mucho alboroto en Jerusalén. Era la 
Pascua, el aniversario de la liberación de los judíos de su 
esclavitud en Egipto. La Pascua, cuando Dios había librado 
a su pueblo para guiarlo a una tierra nueva. Era la pascua y 
Jerusalén estaba llena de millares de peregrinos venidos a 
celebrar la fiesta. No había dónde meterse.

Y precisamente por eso el gobernador romano, Poncio Pilato, 
había venido también a Jerusalén, no a pie, como los demás, 
sino en un caballote, rodeado de un pelotón de soldados 
armados. Era común ver esta escena en el Imperio Romano: 
los dignatarios llegaban a una ciudad con toda la pompa, ya 
fuera como parte de una visita para recaudar impuestos, o 

para celebrar un triunfo sobre sus enemigos; el pueblo los 
recibía con alabanzas, agitando ramas de palma u olivos. 

Podemos imaginar que Pilato también habría llegado a 
Jerusalén, desde su cuartel general en Cesárea de Filipo, de 
esta manera, un día como hoy. Imaginemos que entra a la 
ciudad santa esta mañana, vestido de su armadura y capa 
roja, casco y espada, con su ejército, un general imponente, 
importante y poderoso. El mandamás. El pueblo, extasiado 
lo recibe como era costumbre gritando alabanzas y agitando 
ramos. Así fue probablemente, dicen los peritos del Nuevo 
Testamento, la entrada triunfal de Pilatos a Jerusalén esa 
Pascua, un día como hoy.

Por otro rincón de la ciudad entraba otra persona “mucho 
menos importante”. No llegó montado a caballo, sino en 
un burrito; no rodeado de soldados, sino de niños. Algunos, 
entre asombro, miedo y esperanza, lo recibían gritando: “¡Éste 
es el heredero del Rey David, el Mesías! ¡El Mesías, escogido 
de Dios! ¡Hosanna en las alturas!”. Y tendían sus mantos por 
el camino en señal de honor.  ¿Se estaría burlando Jesús de 
Pilato con todo este teatro? ¿Se estaría burlando la gente que 
lo recibió? 

A Pilato le debió llegar el reporte: “Oiga, Comandante 
Gobernador Pilatos, parece que hay un torbellino llegando 
del monte de los olivos, porque una gentuza está aclamando 
a un tipo, como que es ‘Rey de Israel’, y gritan “¡Bendito 
el rey que viene en el nombre del Señor!”. A Pilato se le 
debieron ponen los pelos de punta.              

Con tanta gente en la ciudad durante una festividad 
como ésta, era muy posible que se encendiera la mecha 
revolucionaria y surgiera un levantamiento contra Roma. 
Ya había gangas de matones -los sicarios- que se dedicaban 

READINGS:
ISAÍAS 50:4-9A; SALMO 31:9-16; FILIPENSES 2:5-11; 
SAN MARCOS 14:1-15:47 O 15:1-39, (40-47)



7

Episcopal THE CHURCH

a apuñalar secretamente a los que cooperaban con los 
invasores romanos. Así que, por supuesto, Pilato comenzó 
enseguida a planificar cómo eliminar a este supuesto “Rey de 
Israel”. Pero debemos detenernos aquí a preguntarnos: ¿Por 
qué era tan popular este Jesús? 

Al comenzar esta Semana Santa, notemos la conexión 
que existe entre el estilo de vida, el mensaje, el ministerio 
de Jesús, su arresto y ejecución, con otro revolucionario 
cualquiera. Jesús era popular porque sanaba enfermos, 
respetaba a los inmigrantes, cenaba con gente considerada 
indeseable y proclamaba el perdón de los pecados gratis, 
sin tener que llevar ofrendas el templo, porque era alguien 
que criticaba a los hipócritas religiosos y al clero del Templo 
quienes eran compinches de los invasores romanos. Si 
hubiéramos sido nosotros los sacerdotes, nos hubiéramos 
preocupado por nuestro sustento; cualquier ataque a Roma 
también hubiera sido un ataque al sacerdocio del Templo, el 
cual había sido colocado en su puesto por los invasores. Para 
colmo, el mensaje de Jesús era la llegada del Reino de Dios, 
un reino diferente al romano basado en la violencia, el robo, 
la mentira, el abuso, la violencia y el odio. Llegaba un nuevo 
Reino, el de Dios, aquí entre nosotros, lleno de la verdad, 
justicia, paz y amor para todos: el mundo como Dios manda. 

Y así, porque Pilato tenía su popularidad, este Rey tuvo que 
pasar angustia, vergüenza y dolor hasta morir, desnudo y 
ensangrentado, ejecutado como un criminal. Le fallaron las 
fuerzas, fue objeto de desprecio y visto con horror por sus 
vecinos y con pavor por sus conocidos. Eventualmente no 
podían ni mirarlo; hasta sus discípulos huyeron de él. Pero Él 
confió en Dios y se puso en las manos del Padre, su defensor.  

Este verdadero Rey, que reina muriendo en una cruz, es 
al que hoy nosotros como cristianos seguimos también. 

Este Rey que no insistió en aferrarse a su poder e igualdad 
con Dios, sino que haciéndose igualito a nosotros como 
ser humano, se vació de sí mismo en servicio a los 
demás, tomando forma de siervo. Un Rey que se humilló, 
obedeciendo a Dios hasta la muerte ¡y muerte de cruz! Fue 
obediente a Dios, sirviendo a la verdad, la justicia, la paz y  
el amor. 

Hoy nosotros también lo recibimos con palmas y alabanzas. 
No son para los Pilatos de este mundo. No estamos 
dándole la bienvenida al presidente de la nación o a algún 
otro personaje, sino a nuestro verdadero presidente: Jesús, 
el Hijo de Dios, el que por nosotros nació, creció, predicó, 
sanó, alimentó, lloró, perdonó y confrontó a los abusadores 
del pueblo. Como consecuencia de todo esto sufrió, murió 
y fue levantado de la muerte por Dios a la vida nueva y 
exaltado sobre todos.  Nuestros ramos este domingo no 
sólo proclaman a Jesús como Rey victorioso, sino también 
proclaman que los poderosos no tienen verdadero poder 
sobre nosotros.

Aun así, es bastante peligroso adorar a un Jesús imperial, 
proyectando sobre él nuestra propia grandiosidad, lleno de 
poder, majestad y popularidad, sin una sola gota de ironía. 
Tal visión de la entrada “triunfal” es una ilusión nuestra, 
queriendo participar en su resurrección, sin abrazar su cruz, 
su sufrimiento a causa de la justicia; es tratar de ser a la misma 
vez, discípulos de Cristo y mandamases. No es posible. 

La vergüenza y el dolor de la cruz fueron el precio que 
Jesús pagó por romper las reglas, ponerse del lado de los 
más pobres e indigentes, enfrentarse a los poderosos y, 
sobre todo, criticar a los hipócritas religiosos de su época 
(“charlatanes” en griego). A su sufrimiento, y a la luz de éste, 
traemos todo nuestro sufrimiento, desde un dolor de muelas 



8 9

hasta la pérdida de un hijo, y en su cruz encontramos sentido 
y sanación.

Así pues, aplaudimos y alabamos a Cristo Rey este domingo, 
pero temblamos aún mientras cantamos “hosannas”. 
Entendemos muy bien el mensaje: el precio de su obediencia 
a Dios es también el posible precio de nuestra obediencia 
como sus discípulos. Por esto, después de la alegría y 
celebración con los ramos, la Iglesia nos hace escuchar la 
Pasión del Rey triunfante en una cruz.

Pidámosle pues, hoy a Dios, que nos otorgue a cada uno  
esa misma actitud que tuvo Jesús, y preguntémonos ¿cómo 
nos llama Dios a parecernos más a este verdadero Rey  
que nos invita a seguirlo? ¿Cómo y cuándo tenemos que 
abrazar su estilo de vida y quizá también el precio de  
nuestro seguimiento?

Pero recordemos, cuando lo enterraron en un sepulcro 
nuevo, cerca del Calvario, taparon la entrada con una piedra. 
Sin embargo, María Magdalena y María, la madre de José, 
notaron dónde lo ponían... 

Amén.

El Rvdo. Dr. Juan Oliver es el Guardián del Libro de Oración 
Común y Presidente del Equipo de Trabajo para Traducciones 
Litúrgicas de la Comisión Permanente de Liturgia y Música de la 
Iglesia Episcopal. 

Jueves Santo

COLECTA
Padre todopoderoso, cuyo amado Hijo, en la víspera de su 
padecimiento, instituyó el Sacramento de su Cuerpo y Sangre: 
Concédenos, en tu misericordia, que lo recibamos con 
gratitud como memorial de Jesucristo nuestro Señor, que en 
estos santos misterios nos da una prenda de la vida eterna; 
quien vive ahora y reina contigo y el Espíritu Santo, un solo 
Dios, por los siglos de los siglos. Amén.

READINGS: 
EXODO 12:1-4, (5-10), 11-14; SALMO 116:1, 10-17;  
1 CORINTIOS 11:23-26; SAN JUAN 13:1-17, 31B-35

JUEVES SANTO
Rvdo. Edgar A. Gutiérrez-Duarte

Hoy, Jueves Santo, recordamos los hechos ocurridos el día 
anterior a la pasión y muerte de nuestro Señor Jesucristo; 
recordamos dos de sus más grandes legados: La Santa 
Comunión y el nuevo mandamiento. Jesús sabía que la hora 
de su sacrificio en la cruz se acercaba y por tanto se dispuso 
a celebrar la última cena con sus discípulos. Ésta tendría lugar 
en el marco de la celebración de la cena pascual.

Como sabemos, la cena de la pascua es parte central de una 
de las fiestas más importantes de los judíos: el “Passover” 
o Pésaj. La cena pascual, descrita en detalle en la primera 
lectura de hoy, es un recordatorio de la noche anterior a la 
liberación del pueblo de Israel de su esclavitud en Egipto. Esa 
noche, la sangre del cordero pascual, untada en el marco de 



10 11

las puertas de las casas de los israelitas, salvó la vida de sus 
hijos mayores, y su carne les sirvió de alimento para la larga 
jornada hacia la libertad, lo que ocurrió al día siguiente. La 
cena pascual, entonces, fue la última cena del pueblo de Israel 
durante su esclavitud y le preparó para su liberación. Nuestro 
Señor Jesucristo y sus discípulos, como judíos que eran, 
observaban fielmente esta fiesta, por esto les convocó para 
celebrar su última cena pascual con ellos.

Debido a que la última cena ocurrió el día anterior a la 
muerte de nuestro Señor en la cruz, es decir, a su sacrificio 
por el cual nos liberó de la esclavitud del pecado, la última 
cena pasó a convertirse para nosotros, los cristianos, en 
nuestra cena pascual: ésta es la cena mediante la cual se 
afirma nuestra liberación del pecado y nuestra redención; 
ésta es la cena durante la cual el Cordero de Dios nos 
alimenta espiritualmente con su carne y nos protege de la 
muerte en el pecado mediante su sangre. Así como Dios 
mandó a los israelitas a celebrar el Passover todos los años 
y por siempre, nuestro Señor Jesús nos mandó celebrar 
esta Santa Comunión cada vez que nos reunamos en 
memoria suya.

Es importante observar que, al establecer el Sacramento de 
la Santa Comunión, Jesús terminó de una vez y para siempre 
el derramamiento de sangre inocente que ocurría con la cena 
del Passover: Jesús se convirtió en el Cordero Pascual que 
quita los pecados del mundo, quien se da a nosotros vivo 
y realmente presente en el pan y el vino que compartimos, 
los cuales fortalecen nuestra alma para la jornada de 
liberación del pecado en nuestras vidas. Al darse a sí mismo 
como nuestro alimento espiritual, Jesús nos invita a todos,  
sin distinción ni barrera de ninguna clase, a recibir la 
Santa Comunión. 

Es tan central este acontecimiento, que no sólo los evangelios 
de Mateo, Marcos y Lucas nos narran este hecho, a través 
del cual Jesús transforma los elementos básicos y cotidianos 
del pan y el vino mediante su presencia real en ellos para la 
alimentación y fortalecimiento de la vida de todo cristiano, 
sino que también es narrado por Pablo en el texto que 
leímos hoy, de la primera carta a la comunidad de Corinto, 
siendo ésta la narración más antigua de la institución de 
la Eucaristía.

Sin embargo, Jesús, en el evangelio de San Juan que hemos 
leído hoy, en el marco de esta última cena, nos deja además 
una gran enseñanza y un nuevo mandamiento. Una vez 
terminada la cena, Jesús se puso a lavarles los pies a los 
discípulos, lo cual les llenó de asombro y de resistencia 
a Pedro cuando llegó su turno, seguramente por un 
sentimiento muy sincero de no ser digno de ello. Jesús, sin 
embargo, le dice que, si no le permite servirle, no puede 
ser discípulo suyo. Y es que, en los tiempos bíblicos, lavarle 
los pies a alguien no era un acto de humillación como se 
puede entender en algunos contextos contemporáneos. 
Para muchos, la reacción de Pedro es completamente lógica; 
incluso se puede observar la misma dificultad para participar 
en el lavado de los pies en iglesias donde se incluye esta 
actividad en la celebración del Jueves Santo. En los tiempos 
bíblicos, el lavado de pies era una muestra muy profunda de 
hospitalidad. Recordemos cómo Lot, en el libro del Génesis, 
ofrece lavarle los pies a los tres ángeles que lo visitan, y en el 
Evangelio de San Lucas, Jesús reprocha a Simón, el fariseo, por 
no haberle ofrecido agua para lavarse los pies mientras que 
una mujer se los lavó con sus lágrimas.

Con el lavado de los pies, Jesús quiso enseñar a los discípulos 
a ser humildes, a ayudarse y apoyarse unos a otros en toda 
circunstancia sin consideraciones de privilegio o de posición 



12 13

de autoridad. Jesús les dijo: “¿Entienden ustedes lo que les he 
hecho? Ustedes me llaman Maestro y Señor, y tienen razón, 
porque lo soy. Pues si yo, el Maestro y Señor, les he lavado a 
ustedes los pies, también ustedes deben lavarse los pies unos 
a otros. Yo les he dado un ejemplo, para que ustedes hagan lo 
mismo que yo les he hecho.” 

Pero Jesús no sólo nos enseñó a llevar una vida de servicio y 
humildad, no sólo nos dio ejemplo hasta el final, en la Cruz, 
también nos mandó que nos amáramos los unos a los otros, 
diciendo: “Les doy este mandamiento nuevo: Que se amen los 
unos a los otros.  Así como yo los amo a ustedes, así deben 
amarse ustedes los unos a los otros. Si se aman los unos a los 
otros, todo el mundo se dará cuenta de que son discípulos 
míos.” Estas palabras son similares a las que Jesús dirigió a 
Pedro cuando éste se negó a dejarle que le lavara los pies: 
“Si no te los lavo, no podrás ser de los míos.” Para ser un 
verdadero discípulo de Jesús, es necesario amar y servir al 
prójimo, como Jesús nos amó y se entregó por nosotros. 

Jesús, momentos antes de ser arrestado para luego ser 
condenado a muerte en la cruz, nos deja estas últimas 
enseñanzas, las cuales encierran en sí todas las que dio a lo 
largo de su vida pública: La vida del cristiano se caracteriza 
por el amor de unos para con otros. El cristiano muestra 
su amor, devoción y consagración a Dios no con palabras 
solamente, sino con actos de amor, generosidad, misericordia 
y compasión. El seguidor de Cristo se compadece de los 
que sufren y comparte con ellos lo que tiene. El seguidor 
de Cristo no guarda rencores ni busca venganza, sino que 
perdona, como Jesús nos perdonó. 

Así que ahora, cuando recordamos estos misterios en las 
últimas horas antes del comienzo de la pasión y muerte de 
nuestro Señor Jesucristo, propongámonos, de todo corazón, 

seguirlo, cargando nuestra propia cruz a cuestas, dando 
pasos firmes hacia el calvario, con el gozo de su presencia 
constante a través de la Santa Eucaristía y con el firme 
propósito de honrarlo y obedecerlo a través de nuestro 
esfuerzo por amarnos unos a otros como él nos amó y se 
entregó por nosotros. Amén.

El Rvdo. Edgar A. Gutiérrez-Duarte es Vicario de la Misión St. 
Luke’s-San Lucas en Chelsea, Massachusetts. Sirve como director 
del Comité Diocesano para Ministerio Hispano, y es miembro de 
la Junta de Directores de la Colaborativa de Chelsea, organización 
que sirve a inmigrantes y trabajadores del área. 



14 15

Viernes Santo

COLECTA
Mira con bondad, te suplicamos, Dios omnipotente, a esta 
tu familia, por la cual nuestro Señor Jesucristo aceptó ser 
traicionado y entregado a hombres crueles, y sufrir muerte 
en la cruz; quien vive ahora y reina contigo y el Espíritu Santo, 
un solo Dios, por los siglos de los siglos. Amén.

VIERNES SANTO
Rvdo. Alfredo Feregrino

Cuenta la historia que un sacerdote, mientas visitaba a 
los enfermos de un hospital infantil, visitó a un niño de 
siete añitos quien tenía una infección en su piernita, la cual 
estaba en peligro de ser amputada. Este niño, en medio de 
su terrible dolor, después de interactuar con el sacerdote 
le hizo esta profunda pregunta: “¿Por qué Dios no me 
ayuda? ... ¿Por qué yo?”. El sacerdote realmente no sabía 
cómo responder; la pregunta le cayó como cántaro de agua 
fría. Ésta era una pregunta cargada con un excedente de 
significado. Y sí, muchas veces, en estas situaciones difíciles, es 
mejor no apresurarse a contestar.

Lo que hizo aquel sacerdote fue responder con paciencia, 
diciéndole al niño que Dios siempre estaba con él, que nunca 
lo había abandonado; le dijo que percibiera a Dios, que lo 
sintiera porque él estaba ahí, con él, en la habitación, en ese 

preciso momento. Cuando el sacerdote terminó de decir lo 
que realmente creía y sentía, el niño estuvo en paz, cerró sus 
ojitos y volvió a dormir.

“Dios mío, Dios mío, ¿por qué me has abandonado?”. El salmista 
clama a Dios con una expresión sin igual, de dolor y pérdida. 
Es el mismo grito que Jesús exclamaría, según está narrado 
en el evangelio de Marcos y Mateo, cuando se encontraba 
frente a la muerte, y a una violenta, en la cruz. El pasaje del 
evangelio de Juan, que escuchamos hoy, también describe 
este drama de Jesús, desde su arresto, poco después de la 
última comida con sus discípulos. Jesús enfrenta con valentía 
la muerte que se acerca; en su encuentro con Judas y los que 
vienen a arrestarlo, Jesús toma su posición con tranquilidad y 
con conciencia de su fin. Pero al final, siendo verdaderamente 
humano, Jesús estaba sufriendo también. La misma pregunta 
del salmista y de Jesús en la cruz, es muy similar a la del 
niño de la historia inicial. En su desesperación, el niño en el 
hospital infantil, pregunta al sacerdote: “¿Por qué Dios no me 
ayuda? ¿Por qué yo?”.

Jesús, en el Gólgota, fue clavado en la cruz, en esa madera 
podrida destinada a ser un símbolo de vergüenza y 
humillación. Estaba sintiendo el dolor que el hierro oxidado 
producía a al atravesar sus nervios y huesos y estaba 
luchando para entender también por qué estaba allí. En 
medio de este calor seco e intenso del desierto, que sólo 
es posible a las tres de la tarde, Jesús lloró con voz fuerte: 
“Dios mío, Dios mío ¿por qué me has abandonado?”. Apenas 
podemos imaginar lo que pasaba por la cabeza de Jesús en 
ese momento: ¡Padre, ¿dónde estás?! ¡tengo sed, tengo sed, 
quiero agua! ¡Estoy sangrando! ¡¿Dónde estás padre? ¿Por 
qué no me ayudas?! ¡¿Por qué me has abandonado? ¿Por qué 
nos has abandonado?!

READINGS: 
ISAÍAS 52:13-53:12; SALMO 22; HEBREOS 10:16-25 
O HEBREOS 4:14-16; 5:7-9; SAN JUAN 18:1-19:42



16 17

Probablemente muchos hemos experimentado este 
tipo de abandono de una manera u otra; hemos vivido 
acontecimientos inusuales e inesperados en un abrir y cerrar 
de ojos, y lo que pensábamos que era sólido y firme se ha 
desvanecido en el aire. Seguramente, muchos de nosotros 
hemos vivido -o estamos viviendo- esta realidad con la 
pandemia que parece no tener fin. Tal vez este “abandono” 
que sentimos se explicita en la pérdida de un ser querido, 
en una enfermedad, la pérdida de un trabajo; tal vez nuestras 
cuentas por pagar nuestra supervivencia básica se están 
acumulando y de repente estamos involucrados en esta 
ansiedad constante y preocupación que destruye nuestra 
capacidad de tener fe. Sí, en algún momento de nuestras 
vidas, experimentamos abandonos; en algún momento de 
nuestra vida experimentamos la ausencia de Dios. Pero Dios, 
en Cristo, experimentó la muerte en la cruz. Sí, Cristo sufrió 
y murió, pero el Padre no lo abandonó en la cruz. 

Dios no nos ha abandonado. Él está presente con nosotros 
ahora en este mismo momento, está caminando con 
nosotros en nuestro sufrimiento, en nuestro dolor y en 
nuestras lágrimas; está caminando con nosotros cuando 
nos enfrentamos a la crisis y a la desesperación. Cuando 
este niño estaba en su habitación del hospital, llegó a creer 
que Dios estaba con él, en medio de su dolor, en el agua 
que estaba bebiendo, en la dedicación de las enfermeras y 
médicos, en las oraciones y el amor de todas las personas 
que lo rodeaban. Así que cuando gritemos e imploremos a 
Dios: “Dios mío, Dios mío ¿Por qué me has abandonado?”, 
sepamos que, justo en ese clamor, estamos en las manos de 
Dios. En cierto modo, como dijo un teólogo muy sabio, este 
grito de dolor es la misteriosa y enigmática declaración de 
que Dios siempre estará con nosotros.

Sí, Dios estará siempre con nosotros, incluso en medio de 
nuestro propio abandono. Amén.

El Rvdo. Alfredo Feregrino, es nativo de la Ciudad de México y 
obtuvo su Maestría en Divinidad en la Escuela de Teología y 
Ministerio en Seattle University donde obtuvo también el primer 
Dr. Rod Romney “preaching award”. Fue desarrollador de misión 
en una congregación bilingüe y bicultural en Seattle/Renton 
Washington y ahora es Rector Asociado en All Saints Church  
en Pasadena, California, donde está al cargo del  
desarrollo congregacional. 



18 19

La Gran Vigilia Pascual
COLECTA
Oh Dios, que hiciste resplandecer esta noche santísima con 
la gloria de la resurrección del Señor: Aviva en tu Iglesia aquel 
Espíritu de adopción que nos es dado en el Bautismo, para 
que nosotros, siendo renovados tanto en cuerpo como en 
mente, te adoremos en sinceridad y verdad; por Jesucristo 
nuestro Señor, que vive y reina contigo, en la unidad del 
Espíritu Santo, un solo Dios, ahora y por siempre. Amén

LA GRAN VIGILIA PASCUAL
Rvda. Loida Sardiñas Iglesias

Amados hermanos y hermanas. Nos reunimos en vigilia y 
oración, ante un sepulcro vacío, para celebrar que “nuestro 
Señor Jesucristo pasó de muerte a vida: […] ésta es la Pascua 
del Señor, en la cual, escuchando su Palabra y celebrando 
sus Sacramentos, compartimos su victoria sobre la muerte” 
(LOC p. 205). En actitud vigilante, bendecimos a Dios por 
el misterio Pascual en el que hemos sido sepultados con 
Cristo en su muerte y somos levantados ahora con él, para 
la vida eterna. Ya no contemplamos en silencio y expectación 
un sepulcro vacío; esta noche -o madrugada- luminosa y 
gloriosa, asumimos una actitud vigilante, alerta y despierta al 
proclamar su victoria sobre la muerte.

La liturgia de hoy nos ofrece dos lecturas sobre este “estar 
en vigilia” ante el milagro de un sepulcro vacío. En primer 
lugar, la Carta del Apóstol Pablo a la comunidad en Roma, 

nos recuerda que “por el bautismo fuimos sepultados con 
Cristo”. ¿Qué significa esto respecto a la actitud vigilante 
del creyente? Sin dudas, el Apóstol está hablando de las 
exigencias mínimas de la nueva vida en Cristo resucitado. A 
través del sacramento del bautismo sepultamos el pecado 
en nosotros y nacemos a una nueva vida. Y esto, no en 
una comprensión bautismal de espiritualidad intimista de 
renuncia del ser, sino como nacer a una nueva forma de vivir 
el Evangelio en nuestra cotidianidad movidos por el Espíritu, 
que es la auténtica espiritualidad evangélica. Nos unimos 
a Cristo, muriendo para vivir, pues “Si nosotros hemos 
muerto con Cristo, confiamos en que también viviremos 
con él”. La celebración de esta vigilia Pascual, que nos sitúa 
en perspectiva del paso de la muerte a la vida, nos insta 
hoy a asumir un verdadero compromiso con la superación 
del pecado en el mundo y su lógica de muerte; invita, de 
pie ante un sepulcro vacío, en victoria ante el sufrimiento 
y la muerte, a convertirnos en testimonio vivo del amor, la 
justicia, la entrega solidaria a nuestros prójimos, la lucha por 
la dignificación humana y la sanidad de los ecosistemas.

Por su parte, el evangelio de Marcos nos presenta una 
narrativa del sepulcro vacío a través del testimonio de tres 
mujeres vigilantes. Mientras los discípulos varones se esconden 
paralizados por el temor a los judíos, allí están María de 
Magdala, la más importante discípula de Jesús según consta 
en los testimonios evangélicos y de los Padres de la Iglesia, 
María la madre de Santiago, y Salomé. Aun en un contexto 
de predominio patriarcal, dentro y fuera de la primera 
comunidad de creyentes, en el más antiguo de los evangelios 
canónicos, estas mujeres sobresalen como protagonistas-
testigos de la Resurrección y como modelos del seguimiento 
a Jesús. 

READINGS: 
EXODO 14:10-31; 15:20-21; SALMO 114;  
ROMANOS 6:3-11; SAN MATEO 28:1-10



20 21

Pero ¿cuál es la actitud de vigilia que se evidencia en estas 
mujeres? Ellas habían estado a los pies del Maestro en la cruz 
y más tarde se habían sentado expectantes ante el sepulcro. 
Evidentemente se encontraban tristes y apesadumbradas 
como discípulas que amaban al Señor y eran amadas por 
él, pues le habían visto padecer y morir injustamente. 
Seguramente esa noche recordaban todo cuanto le habían 
escuchado decir sobre el Reino de amor y cuánto le habían 
visto hacer andando a su lado por los caminos de Galilea y 
Judea. Evidentemente, se les hacía difícil creer que él hubiera 
sido asesinado de forma tan vil a pesar de tanto bien que 
había hecho a muchas personas. Todo parecía un mal sueño 
del que deseaban despertar. 

Sin embargo, allí estaban: vigilantes y alertas aun en medio 
de su aflicción; yendo a comprar las mejores esencias y 
yerbas aromáticas que encontraron en el mercado, como 
era la costumbre; dirigiéndose con sus especias y paños a 
perfumar el cuerpo del Maestro, una vez pasado el sábado 
con sus estrictas leyes de reposo. No se quedan anonadadas, 
sino que piensan y actúan interpeladas por las circunstancias, 
sobre cómo remover la piedra de la entrada del sepulcro. 
El evangelio de hoy tampoco las presenta como simples 
seguidoras u oidoras de Jesús, sino como auténticas ministras 
de lo sagrado, mujeres que ungen y purifican el cuerpo de 
nuestro Señor Jesucristo. Se reconoce en María de Magdala 
–quien no es prostituta arrepentida, ni esposa, ni madre 
de nadie, sino que es presentada por su lugar de origen- la 
lideresa y discípula indiscutible. Ella encabeza el grupo siendo 
la primera en ser nombrada, según el pensamiento semita 
donde el lugar define la importancia de la aludida o aludido. 
No es algo casual que ellas sean las que se mantienen allí en 
el sepulcro, vigilantes y actuantes, sino significativo y relevante 
en términos de esta narración evangélica semita. 

Hasta ese momento quizás ellas no habían comprendido 
en toda su profundidad que el proyecto de Jesús era un 
proyecto de hacer, actuar y transformar para reconfigurar 
nuevas relaciones. Pero atravesar tan de cerca y tan 
comprometidamente el camino de cruz-resurrección, en 
permanente vigilia y actuación comprometida, les abrió los 
ojos para recomenzar una vida nueva y transformada. Ellas 
son las primeras que tejen una nueva relación de discipulado 
y seguimiento, un cambio radical de perspectiva ya no como 
simples expectantes y oyentes de la Palabra de vida, sino 
como discípulas activas, resucitadas con él y llamadas a actuar 
como Jesús, y a hacer aquello que el Maestro hizo. A ellas se 
les da el encargo de ir y anunciar la resurrección del Señor al 
resto de los discípulos.

Como cristianos y cristianas a veces nos hemos perdido 
en nuestros discursos teóricos que nos distancian de lo 
central que es la experiencia personal y comunitaria con 
el Resucitado; esa vivencia profunda con Cristo es lo que 
estas discípulas han experimentado. Su actitud vigilante, su 
permanencia en la fe actuante y transformadora, les abre 
la posibilidad de escuchar y comprender el mensaje de la 
resurrección: “ustedes buscan a Jesús de Nazaret, el que 
fue crucificado. Ha resucitado; no está aquí. Miren el lugar 
donde lo pusieron”. Que ante ese lugar, el sepulcro vacío, 
permanezcamos vigilantes y actuantes para transformar 
la muerte en vida a nuestro alrededor; que en esta vigilia 
decidamos afrontar la enfermedad y muerte con el valor de 
estas tres mujeres discípulas y ministras que no huyen ante 
ellas; que seamos capaces de reconocer el protagonismo de 
las mujeres tanto en el ministerio apostólico de Jesús como 
en la primera iglesia cristiana y superar la deuda histórica 
con los ministerios femeninos, reconociendo en nuestras 
hermanas su vigilancia permanente por la salud y el bienestar 



22 23

en nuestras familias, comunidades e iglesias y su compromiso 
con la realización del Reino de Dios. Amén.

La Rvda. Loida Sardiñas Iglesias es presbítera ordenada en la 
Iglesia Episcopal Anglicana, Diócesis de Colombia, donde ejerce 
su ministerio en la Misión San Juan Evangelista. Es Doctora en 
Teología por la Universidad de Hamburgo y profesora de la 
Pontificia Universidad Javeriana en Bogotá. Sus áreas de interés 
son Teología Sistemática, Ecumenismo, Ética. 

Día de Pascua

COLECTA
Dios todopoderoso, que por nuestra redención entregaste 
a tu unigénito Hijo a muerte de cruz, y por su resurrección 
gloriosa nos libraste del poder de nuestro enemigo: 
Concédenos morir diariamente al pecado, de tal manera 
que, en el gozo de su resurrección, vivamos siempre con 
Jesucristo tu Hijo nuestro Señor; que vive y reina contigo y el 
Espíritu Santo, un solo Dios, ahora y por siempre. Amén.

READINGS: 
HECHOS 10:34-43 O ISAÍAS 25:6-9; SALMO 118:1-2, 
14-24; 1 CORINTIOS 15:1-11 O HECHOS 10:34-43; 
SAN JUAN 20:1-18 O SAN MARCOS 16:1-8

DÍA DE PASCUA
Rvdo. Israel Alexander Portilla Gómez

Hoy se celebra la fiesta más importante del cristianismo: la 
Resurrección de Nuestro Señor Jesucristo, la Pascua, el paso 
de la muerte a la vida. No es simplemente una celebración, es 
“la fiesta de las fiestas”. La resurrección es la nueva creación. 
Cristo ha vencido al pecado y a la muerte, haciéndonos 
partícipes de esa nueva realidad. 

Pongámonos en la situación de María Magdalena en su 
primera y cercana experiencia de encuentro con nuestro 
Señor resucitado, tal como nos lo narra bellamente el 
Evangelio de San Juan. En primer lugar, que sea una mujer 
testigo de la resurrección ya es un paradigma nuevo y 
restaurador de la dignidad humana. Recordemos que la mujer, 
en aquella tradición y época, era tratada como un objeto: 



24 25

de niña, propiedad de su padre; casada, propiedad de su 
esposo; y viuda, bajo la tutoría de uno de sus hijos varones 
o la guía de los sacerdotes. Su vida era ser administrada por 
un varón. Incluso, el testimonio de una sola mujer no era 
válido o creíble. Sin embargo, hoy vemos como Jesús escogió 
mostrarse primero a quien se consideraba inferior en 
aquella sociedad.

Siguiendo el relato evangélico, María va al sepulcro -donde 
habían puesto el cuerpo de Jesús- el primer día de la 
semana, es decir, el domingo, muy temprano, antes de aclarar 
totalmente. Llevaba en su corazón el dolor de la muerte de 
Jesús; su angustia se amplió al ver que el cuerpo no estaba 
en el lugar donde se suponía debía encontrarlo. Cada uno 
de nosotros puede imaginar y ponerse en su lugar, porque 
también hemos experimentado en mayor o menor medida 
el sufrimiento de la pérdida, y sabemos que es sumamente 
punzante cuando se ama. Y es que el amor se resiste a la 
muerte, se opone a la negación y no se deja convencer de un 
destino de desaparición. El amor lleva sembrada la eternidad 
y la idea de una vida sin fin. En definitiva, cuando amamos no 
entendemos la muerte, nos duele, nos desgarra y nos hace 
sufrir inmensamente; nos hace sentir un vacío infinito, algo 
que nada parece llenarlo. Así debió sentirse María. 

Desde ese estado de dolor, María habló a todos a quienes 
encontró sobre la ausencia del cuerpo: en primer lugar, 
a Simón Pedro y al otro discípulo, luego a los ángeles y 
finalmente, al supuesto jardinero, quien terminó siendo Jesús. 
No le reconoce, ni pasa por su mente la posibilidad de su 
resurrección, su dolor y su llanto no le dejan reconocer 
al Maestro; está ciega por todo el sufrimiento que corre 
en su interior. Desde el lugar del dolor y la desesperación, 
cuando la razón se nubla y sólo hablan las heridas de nuestro 

corazón, no se puede reflexionar ni entender lo que sucede 
más allá. 

Pero ocurre algo sorprendente y hermoso. Jesús se dirige a 
ella como si no la conociera; le pregunta: “Mujer, ¿por qué 
lloras? ¿A quién buscas?”. Ella nuevamente le muestra su 
intranquilidad y dolor, e incluso le cuestiona si ha tomado 
el cuerpo. Ante esta situación, Jesús se compadece, se 
enternece con ella, ya no la trata como a desconocida; con 
sólo llamarla por su nombre: “María”, la calma, se le revela. 
Ella reconoce la voz que pronunció su nombre tantas 
veces, porque María era una fiel discípula de Jesús quien, 
sin duda, era para ella toda su vida, todo lo que tenía, quien 
le hacía soñar y le había levantado cuando era rechazada, 
endemoniada y menospreciada; gracias a él había renacido, 
había experimentado el sentido de redención y el placer de 
vivir. Jesús le dignifica, no es una más; le conoce, le llama por 
su nombre: “María”. No necesitó decir nada más para que 
ella inmediatamente volviera en sí y le reconociera como 
su Maestro, su Señor y su Dios. A partir de ahí, descargó 
su dolor, levantó su mirada, volvió la alegría y la esperanza. 
Podemos imaginar cómo su rostro habrá dibujado la mayor 
felicidad del mundo.

Luego, María contó todo lo que había experimentado: su 
interacción con Jesús, su gozo y alegría. Fue a testimoniar 
la resurrección, la victoria sobre la muerte con todo lo que 
ésta representa (llanto, dolor, injusticia, pecado, oscuridad y 
aniquilación). Todo alcanza ahora la luz. Aparece el resplandor 
de una vida más allá de la muerte con un decisivo y absoluto 
triunfo sobre todos los poderes del mal. Es un nuevo renacer, 
es la Pascua. 



26 27

Hermanas y hermanos, aquí está la clave de nuestra fe: vivir la 
experiencia del encuentro con Jesús resucitado y llevar esta 
alegría y este gozo a todos los que nos rodean. La historia de 
María Magdalena en el Evangelio no es un episodio estancado 
en el tiempo, es la narración de una experiencia viva a la que 
se nos invita en medio de nuestra historia, del llanto y del 
dolor, incluso ahora en medio de esta tragedia amarga de 
la pandemia, la cual ha dejado en nosotros tristeza, temor, 
angustia y padecimiento por las pérdidas de quienes amamos 
y conocemos; sin embargo, tenemos la certeza de que Jesús 
está con nosotros, su amor nunca nos abandona y en Él 
encontramos sanación a nuestras heridas y esperanza de una 
vida plena, recreada en la resurrección desde ya, desde ahora, 
hasta alcanzar el culmen cuando tengamos nuestro encuentro 
personal y definitivo con Él. No olvidemos que la realidad de 
la resurrección es nuestro último destino.

Finalmente, en actitud de oración, desde lo profundo de 
nuestra mente y nuestro corazón, digamos: Señor Jesús, calma 
nuestro llanto, apacigua nuestras preocupaciones y llena 
nuestros vacíos, así estaremos convencidos, sin duda alguna, 
de como tú pronuncias nuestro nombre cuando nos ves 
buscándote, tal vez afanados sin entender tus designios; nos 
llamas para dejarte encontrar y reconocer, para decirnos que 
caminas a nuestro lado en todas nuestras luchas y esfuerzos, 
para afirmarnos que en ninguna dificultad, por más difícil 
y extrema que sea, podrá vencernos la desesperanza, ya 
que en tu amor, no hay derrota; tu resurrección es nuestra 
resurrección, tu Padre es nuestro Padre y tu Dios es nuestro 
Dios. Amén.

El Rvdo. Israel Alexander Portilla Gómez es sacerdote en la Misión 
San Juan Evangelista, Diócesis de Colombia, donde ha ejercido el 
ministerio desde diciembre de 2016.



28

Para encontrar la Iglesia Episcopal más cercana, visite el Mapa 
de Activos Episcopales en episcopalassetmap.org.

Visite Sermones que iluminan en sermonesqueiluminan.org para 
encontrar sermones, estudios bíblicos, encartes para boletines 
y otros materiales gratuitos para su congregación. 

Para obtener más información, póngase en contacto:

Christopher Sikkema 
Gerente de Proyectos Especiales 
La Oficina de Comunicación de la Iglesia Episcopal

csikkema@episcopalchurch.org

Publicado por la Oficina de Comunicación de la Iglesia 
Episcopal, 815 Second Avenue, Nueva York, N.Y.10017

©2021 La Sociedad Misionera Doméstica y Extranjera de la 
Iglesia Episcopal Protestante en Estados Unidos de América. 
Todos los derechos reservados.




