
PENTECOSTÉS 15 
Propio 20 - Año C 

 
El reverendo Vincent Caranchini es originario de Chicago, creció en una familia polaco-italiana y desde muy joven se sintió atraído 
por el ministerio ordenado. Como diácono episcopal ordenado, le apasiona promover la justicia del Evangelio, que tiene sus raíces en la 
oración y el culto y se expresa a través del ministerio y la educación. Ha trabajado en diversos tipos de ministerios, incluyendo retiros, 

dirección espiritual, educación, artes y servicios sociales. Vincent también es profesor asociado titular en la Escuela de Arte y Diseño de 
la Universidad del Norte de Arizona. Obtuvo una licenciatura en Bellas Artes en el Instituto de Arte de Chicago y una maestría en 
Bellas Artes en la Universidad Northwestern de Evanston, Illinois. Ha sido educador en bellas artes y diseño durante 25 años y ha 

trabajado en la administración de la educación superior. Tiene un gran interés en los espacios litúrgicos y el arte religioso. Como artista y 
educador, ha expuesto obras de arte relacionadas con el espacio sagrado y la iconografía en exposiciones nacionales seleccionadas y con 

jurado. Vincent está emocionado por incorporarse a la Iglesia Episcopal de San Andrés en Sedona, Arizona, como sacerdote encargado 
a partir del 1 de septiembre de 2025. Completó su Maestría en Divinidad en la Escuela de Teología de la Iglesia del Pacífico 

en mayo de 2025. 
 

 
La colecta de esta semana invoca a nuestro creador para que nos ayude a «no nos turben las cosas terrenales», 
mientras que las lecturas del Antiguo Testamento presentan una secuencia de lamentaciones sobre los sufrimientos 
terrenales experimentados por el pueblo de Israel, según Jeremías y el Salmo 79. El Nuevo Testamento enmarca las 
actitudes humanas, que a menudo son la causa de tales sufrimientos, cuando los individuos y las sociedades se 
centran excesivamente en el beneficio personal y la acumulación de riqueza a expensas de la vida humana. La 
petición de ayuda de la colecta para «amar las celestiales», por el contrario, podría entenderse como una petición 
para reorientar nuestros valores, de modo que se centren mejor en el amor a Dios y al prójimo, como bálsamo para 
las ansiedades de este mundo. 
 

 
Jeremías 8:18-9:1 
18 Mi dolor no tiene remedio, 
mi corazón desfallece. 
19 Los ayes de mi pueblo 
se oyen por todo el país: 
«¿Ya no está el Señor en Sión? 
¿Ya no está allí su rey?» 
Y el Señor responde: 
«¿Por qué me ofendieron adorando a los ídolos, 
a dioses inútiles y extraños?» 
20 Pasó el verano, se acabó la cosecha 
y no ha habido salvación para nosotros. 
21 Sufro con el sufrimiento de mi pueblo; 
la tristeza y el terror se han apoderado de mí. 
22 ¿No habrá algún remedio en Galaad? 
¿No habrá allí nadie que lo cure? 
¿Por qué no puede sanar mi pueblo? 
 
9 (8.23) ¡Ojalá fueran mis ojos como un manantial, 
como un torrente de lágrimas, 
para llorar día y noche 
por los muertos de mi pueblo! 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Comentario de Vincent Caranchini 
El lamento expresado por Jeremías nos parte el 
corazón. El lamento de Jeremías surge ante la 
destrucción del templo y el comienzo del exilio 
babilónico, cuando todo lo que era querido para su 
pueblo fue arrebatado y la devastación se extendía 
por todas partes ante sus ojos. Aunque este 
testimonio de primera mano de la guerra, el exilio 
y la destrucción puede que no sea nuestro 
contexto inmediato, nos identificamos con el dolor 
del autor porque nuestro mundo a veces puede 
parecer plagado de devastación y del aparente 
abandono de Dios. Sin embargo, este texto es 
complicado: como profeta, Jeremías habla de su 
propio dolor mientras clama a Dios. Pero Dios 
también está profundamente afligido. Dios se aflige 
por la destrucción de su amado pueblo y se aflige 
aún más porque sus corazones se han alejado, lo 
que los ha llevado a estas circunstancias. Este texto 
desafiante nos invita a considerar cómo nuestras 
tendencias humanas naturales, cuando no se 
controlan o no se convierten, nos vinculan a la 
participación en complejas redes humanas que 
contribuyen al sufrimiento. 
 
Como cristianos que nos sentamos con este texto 
hebreo en el contexto de la liturgia, también 
queremos clamar con Jeremías, pero tal vez 
queramos utilizar una inversión de su lamento. Tal 
vez queramos utilizar las palabras de una canción 
espiritual del góspel sureño basada en este texto: 
«¡Hay un bálsamo en Galaad!». Sabemos, a través 
del Antiguo Testamento y del Nuevo Testamento, 
que hay un bálsamo, que hay esperanza. Dios está 
ahí, sin importar lo que veamos o experimentemos. 
Nuestro Dios está con nosotros en el sufrimiento 
y nos ofrece vida. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Preguntas de discusión 
¿Qué podría significar considerar que Dios sufre al ser 
testigo del sufrimiento humano? ¿Cómo podríamos 
encontrar esperanza en el sufrimiento de Dios con 
nosotros? 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
¿Cómo participamos involuntariamente en la creación 
de sufrimiento en el mundo? ¿Cómo puede nuestro 
dolor convertirse en una oportunidad para 
reorientarnos hacia una vida de compasión y 
misericordia, marcando así una diferencia en el 
sufrimiento del mundo?  



Salmo 79:1-9 
1 ¡Ay Dios! Los paganos han invadido tu heredad; han 

contaminado tu santo templo; * 
han reducido a Jerusalén a escombros. 

2 Han dado tus siervos por comida a los buitres; * 
la carne de tus fieles a fieras salvajes. 

3 Hicieron fluir su sangre por Jerusalén * 
y dejaron los cadáveres sin enterrar. 

4 Somos una afrenta para nuestros vecinos, * 
el hazmerreír de los que nos rodean. 

5 ¡Ay Dios! ¿Cuánto durará tu enojo? * 
¿Arderá tu celo para siempre? 

6 Envía tu furia a los pueblos que te ignoran, * 
a cada nación que no te invoca. 

7 Porque han devorado a Jacob * 
y han dejado su morada en ruinas. 

8 No recuerdes los pecados de nuestros antepasados; 
en tu misericordia, sal pronto a nuestro 
encuentro; * 
porque estamos doblegados. 

9 Socórrenos, Dios Salvador nuestro, por tu gloria; * 
libra y perdónanos por tu amor. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Comentario de Vincent Caranchini 
Al igual que el texto de Jeremías, el Salmo 79 es un 
canto de lamentación. Se hace eco de los 
acontecimientos de la destrucción del Templo y la 
devastación del pueblo hebreo por parte de potencias 
extranjeras. El salmista clama: «¿Hasta cuándo, Señor, 
seguirás enojado?», al igual que Jeremías, suplicando a 
Dios mientras trata de dar sentido a sus circunstancias. 
El salmista también pide venganza: « Derrama tu ira 
sobre los paganos que no te conocen». Esta súplica 
puede hacernos sentir incómodos, pero nos ayuda a 
apreciar que los salmos, como oración, modelan 
nuestra capacidad de ser completamente honestos con 
Dios. Como argumenta Walter Brueggeman en su libro 
Praying the Psalms, nos enseñan que podemos ser 
transparentes con Dios, expresando todos nuestros 
sentimientos genuinos. No necesitamos ser educados o 
triviales cuando hablamos con el Todopoderoso. Más 
bien, al vivir plenamente nuestras vidas y hablar desde la 
vida real, entramos en una relación real con Dios. Esto 
permite al salmista —y a nosotros, que rezamos junto a 
él— tener confianza cuando «hemos sido humillados». 
Confiar en que la compasión de Dios nos alcanzará. 
Invitándonos al arrepentimiento, al perdón y a la 
liberación. 
 
Preguntas de discusión 
Cuando estamos deprimidos o enojados con la vida, 
¿qué tan cómodos nos sentimos al expresar estas 
frustraciones a Dios? Si no nos sentimos cómodos, 
¿por qué podría ser? 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
¿Confiamos en que Dios manejará nuestra humanidad 
completa en relaciones honestas con él y entre 
nosotros? ¿O somos demasiado educados y no 
permitimos que Dios entre en nuestra oscuridad?  



1 Timoteo 2:1-7 
2 Ante todo recomiendo que se hagan peticiones, 
oraciones, súplicas y acciones de gracias a Dios por 
toda la humanidad. 2 Se debe orar por los que 
gobiernan y por todas las autoridades, para que 
podamos gozar de una vida tranquila y pacífica, con 
toda piedad y dignidad. 3 Esto es bueno y agrada a 
Dios nuestro Salvador, 4 pues él quiere que todos se 
salven y lleguen a conocer la verdad. 5 Porque no hay 
más que un Dios, y un solo hombre que sea el 
mediador entre Dios y los hombres: Cristo 
Jesús. 6 Porque él se entregó a la muerte como rescate 
por la salvación de todos y como testimonio dado por 
él a su debido tiempo. 7 Para anunciar esto, yo he sido 
nombrado mensajero y apóstol, y se me ha encargado 
que enseñe acerca de la fe y de la verdad a los que no 
son judíos. Lo que digo es cierto; no miento. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Comentario de Vincent Caranchini 
La instrucción de Pablo en la epístola de hoy nos llama a 
orar desde una perspectiva mucho más amplia que la 
nuestra. Nos llama a orar desde la perspectiva y a 
través del poder de Cristo Jesús. El consejo de Pablo a 
Timoteo complementa su tema de que los cristianos 
tengan la mente de Cristo (1 Corintios 2:16) y pone 
esta conciencia en la acción real de la oración: 
«Recomiendo que se hagan peticiones, oraciones, 
súplicas y acciones de gracias a Dios por toda la 
humanidad... Dios nuestro Salvador [desea] que todos 
se salven y lleguen a conocer la verdad». Pablo destaca 
la importancia de orar por los reyes, los gobernantes, 
los poderes políticos y todos los hombres. En el 
momento de escribir esto, la invitación de Pablo a orar 
por los reyes era invitarlos a orar por sus 
perseguidores. Este consejo es muy relevante para 
nosotros hoy en día, cuando la división dentro de las 
sociedades, entre partidos culturales o políticos, 
necesita sanación. El acto de orar por todos tiene el 
potencial de ayudarnos a vernos unos a otros como 
Cristo nos ve y nos llama a participar en su amor por 
todas las personas como «el mediador entre Dios y los 
hombres». 
 
Preguntas de discusión 
¿Cómo es orar por aquellos con quienes no estamos 
de acuerdo? ¿Podría ayudarnos a sentir empatía hacia 
ellos, o tal vez ayudarnos a verlos como seres 
humanos, como nosotros mismos, con compasión? 
 
 
 
 
 
 
 
Cuando oramos, ¿podríamos considerar cómo Cristo 
ora a través de nosotros por los demás? ¿Podría esto 
ser parte del proceso que nos transforma para vernos 
unos a otros como Él nos ve?  



Lucas 16:1-13 
16 Jesús contó también esto a sus discípulos: «Había 
un hombre rico que tenía un mayordomo; y fueron a 
decirle que éste le estaba malgastando sus bienes. 2 El 
amo lo llamó y le dijo: “¿Qué es esto que me dicen de 
ti? Dame cuenta de tu trabajo, porque ya no puedes 
seguir siendo mi mayordomo.” 3 El mayordomo se 
puso a pensar: “¿Qué voy a hacer ahora que mi amo 
me deja sin trabajo? No tengo fuerzas para trabajar la 
tierra, y me da vergüenza pedir limosna. 4 Ya sé lo que 
voy a hacer, para tener quienes me reciban en sus 
casas cuando me quede sin trabajo.” 5 Llamó entonces 
uno por uno a los que le debían algo a su amo. Al 
primero le preguntó: “¿Cuánto le debes a mi 
amo?” 6 Le contestó: “Le debo cien barriles de aceite.” 
El mayordomo le dijo: “Aquí está tu vale; siéntate en 
seguida y haz otro por cincuenta 
solamente.” 7 Después preguntó a otro: “Y tú, ¿cuánto 
le debes?” Éste le contestó: “Cien medidas de trigo.” 
Le dijo: “Aquí está tu vale; haz otro por ochenta 
solamente.” 8 El amo reconoció que el mal 
mayordomo había sido listo en su manera de hacer las 
cosas. Y es que cuando se trata de sus propios 
negocios, los que pertenecen al mundo son más listos 
que los que pertenecen a la luz. 
 
9 »Les aconsejo que usen las falsas riquezas de este 
mundo para ganarse amigos, para que cuando las 
riquezas se acaben, haya quien los reciba a ustedes en 
las viviendas eternas. 
 
10 »El que se porta honradamente en lo poco, también 
se porta honradamente en lo mucho; y el que no tiene 
honradez en lo poco, tampoco la tiene en lo 
mucho. 11 De manera que, si con las falsas riquezas de 
este mundo ustedes no se portan honradamente, 
¿quién les confiará las verdaderas riquezas? 12 Y si no 
se portan honradamente con lo ajeno, ¿quién les dará 
lo que les pertenece? 
 
13 »Ningún sirviente puede servir a dos amos; porque 
odiará a uno y querrá al otro, o será fiel a uno y 
despreciará al otro. No se puede servir a Dios y a las 
riquezas.» 
 
 
 
 
 

Comentario de Vincent Caranchini 
Jesús nos da una importante lección sobre la relación 
entre la riqueza y las relaciones humanas al describir el 
exitoso plan de negocios de un administrador 
deshonesto en la parábola de Lucas. Los comentaristas 
bíblicos sugieren que esta es una de las parábolas más 
difíciles de desentrañar. A diferencia de la parábola del 
hijo pródigo (Lucas 15:11-32) inmediatamente anterior, 
el personaje principal de hoy, el administrador 
deshonesto, vive en el complejo mundo real de la 
cultura grecorromana, donde el intercambio de dinero 
construía o consolidaba las relaciones. Una forma de 
considerar esta parábola es ver que la reducción de la 
deuda por parte del administrador para aquellos de 
menor estatus económico alivió su carga y construyó 
nuevas alianzas, al tiempo que socavó a aquellos que 
buscaban sacar provecho de sus situaciones. De esta 
manera, el administrador demuestra cómo «los que 
pertenecen al mundo son más listos que los que 
pertenecen a la luz». Es un llamado a una visión activa, a 
utilizar las realidades económicas de nuestro tiempo 
para construir relaciones, aliviar la carga de los pobres e 
invitar a todas las clases económicas a compartir las 
«verdaderas riquezas», situando el dinero y su uso en su 
perspectiva adecuada. 
 
Preguntas de discusión 
¿Qué posición privilegiada se te invita a abandonar? 
 
 
 
 
 
 
 
 
¿Cómo puedes utilizar el lugar que Dios te ha dado 
para levantar a aquellos a quienes la vida ha 
humillado? 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Published by the Office of Communication of The Episcopal Church, 815 Second Avenue, New York, N.Y. 10017 © 2024 The Domestic 
and Foreign Missionary Society of the Protestant Episcopal Church in the United States of America. All rights reserved. Scripture 
quotations, with the exception of the Psalms and/or canticles, are from Dios habla hoy ®, © Sociedades Bíblicas Unidas, 1966, 1970, 
1979, 1983, 1996. Used by permission. All rights reserved worldwide. Psalms and canticles are drawn from the Book of Common Prayer. 


